Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139

JOURNAL OF
GOMMUNICATION

Pola Komunikasi Antarbudaya Suku Bugis dan Suku Jawa di
Kecamatan Nipah Panjang Kabupaten Tanjung Jabung Timur

Andi Aprizal', Hafizen?, Ardiyansyah3

andiaprizal23@gmail.com!, hafizen@uinjambi.ac.id?, ardivansyah@uinjambi.ac.id3

123JIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

ABSTRACT

Intercultural interaction in plural societies often presents challenges,
particularly regarding differences in language, ethnicity, and customs that
may lead to misunderstandings. This study aims to examine the patterns of
intercultural communication between Javanese and Bugis communities in
Nipah Panjang District, Tanjung Jabung Timur Regency. The research
employed a qualitative approach using observation and in-depth interviews
with community leaders and residents from both ethnic groups. The findings
reveal that the dominant communication pattern is face-to-face two-way
communication, which enables reciprocal information exchange and fosters
mutual understanding. Both the Javanese and Bugis communities
demonstrate mutual respect, openness, and willingness to accept each other’s
cultural practices. Values such as tolerance, cooperation, and kinship serve as
the main foundation for maintaining social harmony. The study also found
that daily interactions occur without significant conflict, thereby supporting
the realization of social integration. Thus, face-to-face communication based
on openness and tolerance proves to be effective.

Keywords: Communication Patterns; Bugis; Intercultural Communication;
Javanese; Social Integration;

ABSTRAK

Interaksi antarbudaya dalam masyarakat majemuk sering
menimbulkan tantangan, terutama terkait perbedaan bahasa, etnis,
dan kebiasaan yang berpotensi menimbulkan kesalahpahaman.
Penelitian ini dilakukan untuk mengkaji pola komunikasi antarbudaya
antara masyarakat suku Jawa dan Bugis di Kecamatan Nipah Panjang,
Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Metode penelitian menggunakan
pendekatan kualitatif dengan teknik observasi dan wawancara
mendalam terhadap tokoh masyarakat serta warga dari kedua
kelompok etnis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola
komunikasi yang dominan digunakan adalah komunikasi dua arah
secara tatap muka, yang memungkinkan pertukaran informasi timbal
balik dan membangun pemahaman bersama. Baik masyarakat suku
Jawa maupun Bugis menunjukkan sikap saling menghormati, terbuka,
dan mau menerima budaya masing-masing. Nilai-nilai seperti
toleransi, gotong royong, serta ikatan kekeluargaan menjadi pondasi
penting dalam menjaga keharmonisan. Penelitian ini juga menemukan
bahwa interaksi sehari-hari berlangsung tanpa konflik yang signifikan,
sehingga mendukung terwujudnya integrasi sosial. Dengan demikian,
komunikasi tatap muka yang berlandaskan keterbukaan dan toleransi

128

Article History

Submitted: 3 October 2025
Revised: 20 November 2025
Published: 15 December 2025

Koresponden
Ardiyansyah
ardivansyah@uinjambi.ac.id



mailto:andiaprizal23@gmail.com
mailto:hafizen@uinjambi.ac.id
mailto:ardiyansyah@uinjambi.ac.id
mailto:ardiyansyah@uinjambi.ac.id

Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

terbukti efektif.
Kata Kunci: Integrasi Sosial; Komunikasi Antarbudaya; Pola
Komunikasi; Suku Bugis; Suku Jawa;

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman budaya, bahasa, suku,
dan kepercayaan yang begitu kaya. Setiap daerah memiliki ciri khas yang lahir dari
warisan nenek moyang dan diturunkan dari generasi ke generasi. Budaya merupakan
sebuah komposisi berkelanjutan yang tidak pernah berhenti, karena di dalamnya
tercermin nilai, norma, dan kepercayaan yang menjadi pedoman hidup masyarakat
(Tony Sugianto, 2023). Oleh karena itu, penting untuk memahami dan melestarikan
budaya agar tidak terkikis oleh perubahan zaman. Masyarakat Jawa, misalnya, terkenal
dengan tradisi dan adat istiadat yang terhubung erat dengan nilai agama dan struktur
sosial. Hal serupa juga dapat ditemui di berbagai daerah lain di Indonesia, termasuk di
Kabupaten Tanjung Jabung Timur, Jambi, yang dihuni oleh berbagai kelompok etnis
dengan tradisi yang berbeda-beda.

Kebudayaan terbentuk dari kreativitas, cita rasa, dan karsa manusia yang
mencerminkan keunikan masyarakat. Hal ini mencakup cara hidup, pola komunikasi,
serta hasil aktivitas individu maupun kelompok. Menurut Geertz (1973), budaya dapat
dipahami sebagai sistem makna yang diwariskan secara historis dan digunakan untuk
membentuk perilaku serta pemahaman sosial (Afrianto, 2025). Dengan demikian,
budaya berhubungan erat dengan komunikasi, karena dalam setiap interaksi sosial nilai
budaya akan selalu hadir dan berperan dalam membentuk makna. Komunikasi sendiri
merupakan aktivitas dasar manusia, di mana setiap individu saling bertukar informasi,
gagasan, dan perasaan dalam berbagai konteks kehidupan (Purba & Siahaan, 2022).

Dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, komunikasi antarbudaya
menjadi aspek penting. Komunikasi antarbudaya terjadi ketika pengirim dan penerima
pesan berasal dari latar belakang budaya yang berbeda. Menurut Samovar dkk. (2010),
komunikasi antarbudaya adalah proses berbagi pesan antar individu dengan sistem
simbol dan persepsi budaya yang berbeda. Perbedaan latar belakang inilah yang sering
kali menimbulkan potensi kesalahpahaman, karena pesan disandi dalam satu budaya
tetapi harus dipahami dalam budaya lain (Krismonika et al., 2024). Aloliliweri (2011)
menambahkan bahwa komunikasi antarbudaya mencakup interaksi antara orang-orang
dari budaya yang berbeda, baik berdasarkan suku, etnis, maupun kelas sosial.
Sementara itu, Mulyana (2010) menekankan bahwa komunikasi antarbudaya
dipengaruhi oleh tiga unsur utama, yaitu nilai, keyakinan, dan sikap. Nilai
mencerminkan perilaku normatif, keyakinan menunjukkan sistem kepercayaan yang
dianut, dan sikap terbentuk dari lingkungan budaya yang memengaruhi cara individu
merespons suatu situasi (Nurazizah, 2023).

129



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Proses komunikasi antarbudaya tidak hanya bersifat pasif, tetapi berlangsung
dinamis melalui pertukaran tanda dan simbol yang diperbarui terus-menerus (Guna et
al., 2023). Hal ini berarti komunikasi antarbudaya tidak sekadar pertukaran informasi,
tetapi juga membangun pemahaman, hubungan, dan identitas sosial bersama. Dalam
konteks masyarakat Nipah Panjang, komunikasi antarbudaya hadir melalui interaksi
antara suku Melayu Timur, Bugis, Jawa, dan Minang. Keberagaman etnis ini menuntut
adanya pola komunikasi yang efektif agar tidak terjadi konflik, melainkan terwujud
keharmonisan sosial.

Dalam kenyataan sosial, komunikasi antarbudaya juga mencakup komunikasi
antar etnik, antar ras, lintas budaya, hingga komunikasi internasional (Ahadi, 2021).
Komunikasi antar etnik, misalnya, terjadi antara kelompok yang berbeda bahasa atau
subkultur, sedangkan komunikasi lintas budaya menekankan perbandingan konsep
antar kebudayaan. Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi antarbudaya memiliki
cakupan luas, dan dalam masyarakat multietnis seperti Nipah Panjang, pola adaptasi
antarbudaya menjadi penting.

Teori adaptasi komunikasi antarbudaya dari Young Yun Kim (2001) menjelaskan
bahwa adaptasi merupakan proses dinamis ketika individu berinteraksi dengan budaya
lain (Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Adaptasi mencakup penyesuaian
bahasa, sosial, nilai, hingga aspek emosional. Dalam penelitian pola komunikasi
antarbudaya suku Bugis dan suku Jawa di Nipah Panjang, pola adaptasi terlihat dalam
penggunaan bahasa Melayu lokal sebagai penghubung antar etnis, serta adanya sikap
saling menghargai dalam kegiatan sosial seperti kenduri dan gotong royong. Adaptasi
nilai dan norma juga terjadi ketika masyarakat dari etnis berbeda mengikuti aturan
sosial setempat, misalnya sikap hormat terhadap tokoh adat dan penggunaan bahasa
sopan. Semua ini menunjukkan bahwa pola komunikasi antarbudaya di Nipah Panjang
berlangsung melalui proses penyesuaian yang berkesinambungan.

Keberagaman budaya memang membawa tantangan, seperti potensi
miskomunikasi akibat perbedaan bahasa atau perbedaan ekspresi budaya. Namun,
keberagaman juga membawa dampak positif berupa meningkatnya toleransi dan
memperluas wawasan masyarakat terhadap budaya lain. Keberhasilan komunikasi
antarbudaya ditentukan oleh kemampuan adaptasi dan keterbukaan terhadap
perbedaan (Evi Enitari Napitupulu, 2022). Hal ini selaras dengan kehidupan
masyarakat Nipah Panjang yang hingga kini relatif harmonis meski dihuni berbagai
suku. Konflik sosial jarang terjadi, dan jika pun muncul, tetap berada dalam batas wajar
serta tidak berujung pada perpecahan. Beberapa konflik sosial yang muncul dari pola
komunikasi antarbudaya masyarakat suku Bugis dan suku Jawa di Kecamatan Nipah
Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur yaitu munculnya dari perbedaan bahasa,
dialek, dan istilah lokal yang membuat pesan seringkali sulit dipahami oleh pihak lain.

130



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Dengan memperhatikan latar belakang di atas, dapat dirumuskan bahwa
masalah penelitian ini adalah bagaimana pola komunikasi antarbudaya berlangsung di
masyarakat Kecamatan Nipah Panjang Kabupaten Tanjung Jabung Timur yang
memiliki latar belakang etnis berbeda. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengetahui pola komunikasi antarbudaya yang terbentuk, bentuk adaptasi yang
terjadi, serta faktor-faktor yang mendukung terciptanya keharmonisan dalam
kehidupan sosial masyarakat Nipah Panjang.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif
dengan pendekatan studi kasus (Adhi Kusumstuti, 2019). Penelitian kualitatif dipilih
karena sesuai dengan karakteristik permasalahan yang berfokus pada fenomena
komunikasi antarbudaya yang terjadi secara alami dalam masyarakat. Pendekatan studi
kasus dipilih karena memungkinkan peneliti memperoleh gambaran yang mendalam
mengenai pola interaksi antar etnis, dinamika sosial, serta cara masyarakat mengelola
perbedaan budaya. Studi kasus adalah jenis penelitian yang termasuk dalam bagian
penelitian kualitatif dengan tujuan untuk mempelajari kasus tertentu secara lebih
mendalam dan mennggunakan pengumpulan data sebanyak mungkin dari berbagai
sumber informasi kemudian menceritakannya untuk memberikan gambaran
keseluruhan tentang kejadian. Menurut Sugiarto (2017) studi kasus merupakan jenis
penelitian kualitatif yang mendalam tentang individu, kelompok, institusi dan
sebagainya dalam waktu tertentu. Lokasi penelitian ditentukan di Dusun Parit 7 dan
Dusun Delta, Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur, Provinsi
Jambi. Pemilihan lokasi tersebut didasarkan pada latar belakang peneliti yang
merupakan warga setempat sehingga memudahkan proses eksplorasi data, sekaligus
memberikan akses langsung pada realitas sosial yang diteliti.

Subjek penelitian meliputi tokoh masyarakat, tokoh agama, aparat pemerintah,
dan masyarakat umum yang terlibat dalam interaksi komunikasi lintas budaya di
wilayah tersebut (Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Jenis data dalam penelitian
ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh melalui teknik
observasi, wawancara tidak terstruktur, serta dokumentasi terhadap peristiwa dan
interaksi masyarakat. Observasi digunakan untuk mengamati pola komunikasi lintas
budaya yang berlangsung dalam kehidupan sehari-hari, termasuk bahasa tubuh,
ekspresi, dan situasi interaksi sosial.

Wawancara tidak terstruktur dipilih karena bersifat fleksibel, memungkinkan
peneliti untuk menggali persepsi, pemikiran, dan pengalaman partisipan secara lebih
mendalam sesuai dengan alur pembicaraan. Sementara itu, dokumentasi berupa
catatan, arsip, foto, serta dokumen sejarah desa digunakan sebagai pelengkap data
primer. Data sekunder diperoleh dari buku, artikel, serta catatan yang relevan dengan
sejarah dan kondisi sosial budaya masyarakat Kecamatan Nipah Panjang. Instrumen

131



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri yang berperan sebagai pengumpul,
pengolah, sekaligus penganalisis data. Pengambilan sampel dilakukan dengan teknik
purposive sampling, yaitu memilih informan yang dianggap mengetahui, memahami,
dan terlibat langsung dalam fenomena komunikasi antarbudaya. Teknik ini
memungkinkan peneliti untuk mendapatkan informasi yang relevan dan kaya akan
makna dari sumber yang kredibel.

Seluruh data yang diperoleh selanjutnya dianalisis menggunakan model analisis
interaktif Miles dan Huberman yang meliputi tiga tahap, yaitu reduksi data, penyajian
data, serta penarikan kesimpulan (Saleh, 2023). Reduksi dilakukan dengan menyaring
data sesuai fokus penelitian, penyajian dilakukan dengan menyusun data dalam bentuk
narasi yang mudah dipahami, dan penarikan kesimpulan dilakukan secara bertahap
dengan memperhatikan konsistensi temuan di lapangan.

Keabsahan data diperiksa melalui teknik triangulasi yang mencakup
perbandingan hasil observasi dengan wawancara, pencocokan pernyataan publik
dengan keterangan pribadi, serta pembandingan data wawancara dengan dokumentasi
(Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Selain itu, dilakukan perpanjangan
keikutsertaan di lapangan untuk memastikan konsistensi data dan penguatan hasil
penelitian. Kekuatan pengamatan juga dijaga dengan melakukan pencatatan rinci dan
pengamatan yang cermat terhadap fenomena yang berlangsung.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil penelitian di Nipah Panjang, adaptasi bahasa menjadi aspek
penting yang menjembatani komunikasi antarbudaya, khususnya antara masyarakat
suku Bugis dan suku Jawa di daerah ini. Keberagaman bahasa daerah menuntut setiap
individu untuk mampu menyesuaikan diri agar interaksi sosial dapat berjalan
harmonis. Manusia memerlukan komunikasi untuk bersosialisasi dan kelangsungan
hidupnya. Bahasa merupakan alat komunikasi efektif untuk menyampaikan pesan,
gagasan, informasi antar manusia. Keberadaan bahasa Indonesia mrupakan alat
komunikasi yang dapat menyatukan perbedaan antara suku Bugis dan Suku Jawa di
Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Dengan menggunakan
Bahasa Indonesia, Masyarakat suku Bugis dan suku Jawa dapat berkomunikasi tanpa
hambatan linguistik, sekaligus membangun jembatan persaudaraan antarbudaya.
Seorang narasumber bahkan menegaskan bahwa tanpa Bahasa Indonesia, masyarakat
di sana mungkin tidak dapat saling memahami karena heterogenitas suku yang ada,
seperti Bugis, Jawa, dan Melayu. Hal ini menunjukkan bahwa keberadaan Bahasa
Indonesia berperan besar dalam memperkuat kohesi sosial di tengah keberagaman.

Selain penggunaan Bahasa Indonesia, masyarakat juga menerapkan strategi
penyederhanaan kalimat dan pemilihan kosakata yang lebih umum untuk menghindari
kesalahpahaman. Kesadaran ini muncul dari pengalaman nyata, salah satunya ketika
terjadi insiden antara Pak Jamal dari suku Bugis dan Pak Bejo dari suku Jawa.

132



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Perbedaan makna kata “dilambatkan” yang dalam konteks Bugis berarti mengurangi
intensitas, tetapi ditafsirkan sebagai penghinaan oleh penutur Jawa, menimbulkan
konflik yang sempat memanas. Peristiwa ini menjadi pelajaran bahwa setiap kata
membawa nilai budaya yang berbeda sehingga penting bagi masyarakat multikultural
untuk menggunakan bahasa yang sederhana, lugas, dan netral agar komunikasi tidak
menyinggung pihak lain. Dengan demikian, strategi adaptasi bahasa bukan hanya
bersifat teknis, tetapi juga mencerminkan kesadaran sosial dan budaya untuk menjaga
hubungan harmonis.

Di sisi lain, proses penyerapan kosakata antarbudaya juga berlangsung secara
alami melalui interaksi sosial, ekonomi, perkawinan campuran, maupun kegiatan
gotong royong. Kata-kata dari bahasa Bugis maupun Jawa mulai diadopsi oleh masing-
masing kelompok untuk menunjukkan keakraban. Misalnya, kata “iyek” (iya dalam
bahasa Bugis) digunakan oleh orang Jawa sebagai pengganti “nggih”, sementara kata
“nggih” atau “pancen” dari bahasa Jawa diserap ke dalam percakapan orang Bugis.
Penyerapan ini memperlihatkan adanya pola konvergensi, di mana penutur
menyesuaikan diri dengan bahasa lawan bicara demi menciptakan komunikasi yang
lebih hangat. Bahkan, penggunaan kata tertentu dianggap sebagai bentuk penghargaan
terhadap budaya lain, sehingga dapat menumbuhkan rasa kedekatan dan mengurangi
jarak sosial.

Selain penyerapan, proses pengenalan kosakata juga menjadi bagian dari
adaptasi bahasa. Kata-kata baru dari bahasa Bugis atau Jawa diperkenalkan dalam
percakapan sehari-hari, meskipun belum sepenuhnya menjadi bagian dari bahasa yang
dipakai. Contohnya, orang Jawa mulai mengenal istilah “sappa” (sapu lidi dalam
bahasa Bugis) atau orang Bugis yang memahami kata “gawe” (kerja dalam bahasa
Jawa). Walaupun belum digunakan secara rutin, pengenalan kosakata ini membentuk
pemahaman lintas budaya dan membuka ruang interaksi yang lebih luas. Pengalaman
warga menunjukkan bahwa ketika penutur Jawa menggunakan kata “iyek” dalam
percakapan dengan orang Bugis, suasana komunikasi menjadi lebih akrab dan interaksi
berjalan lebih panjang. Hal ini menunjukkan bahwa sekadar penyesuaian kosakata
sederhana dapat berdampak besar terhadap kualitas hubungan sosial di masyarakat
multikultural.

Adaptasi bahasa antara suku Bugis dan Jawa di Kecamatan Nipah Panjang
berlangsung secara dinamis dan alami. Bahasa Indonesia menjadi penghubung utama,
sementara strategi penyederhanaan kalimat, penyerapan kosakata, dan pengenalan
istilah antarbudaya memperkuat interaksi sosial yang harmonis. Praktik ini tidak hanya
memudahkan komunikasi, tetapi juga memperlihatkan sikap saling menghormati dan
toleransi budaya sebagai fondasi keberlangsungan kehidupan bersama. Adaptasi
bahasa yang tercipta dalam keseharian masyarakat menunjukkan bahwa komunikasi
bukan sekadar pertukaran informasi, melainkan juga sarana membangun empati,
kedekatan, dan identitas kolektif di tengah kemajemukan etnis di Nipah Panjang.

133



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 k : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Pola adaptasi sosial dan budaya antara suku Jawa dan suku Bugis di Kecamatan
Nipah Panjang menggambarkan bagaimana masyarakat multietnis membangun
harmoni dalam kehidupan sehari-hari melalui proses penyesuaian diri yang
berlangsung secara alami. Adaptasi sosial tampak nyata dalam kegiatan gotong royong,
di mana perbedaan gaya kerja justru melahirkan kerja sama yang saling melengkapi.
Warga Bugis yang terbiasa bergerak cepat berpadu dengan warga Jawa yang teliti dan
terorganisir, sehingga menghasilkan pola kerja kolektif yang lebih efektif. Tidak hanya
itu, momen gotong royong juga memperkuat ikatan sosial dengan adanya interaksi
sederhana seperti berbagi makanan khas antarwarga. Dari situ terlihat bagaimana
perbedaan budaya dapat diolah menjadi modal sosial yang mengikat masyarakat
dalam suasana saling menghormati dan menghargai.

Gambear 1 Foto Kegiaanrerjasrkna Masyarakat Suku Bugis dan Suku Jawa
Sumber: Dokumentasi Peneliti

Selain gotong royong, perkawinan antar suku menjadi wujud adaptasi sosial
yang lebih mendalam. Kisah Pak Jamaludin dari Bugis dan Bu Sri dari Jawa menjadi
contoh konkret bagaimana dua budaya yang awalnya tampak berbeda dapat menyatu
dalam kehidupan rumah tangga. Meski sempat menghadapi penolakan keluarga
karena perbedaan adat dan tradisi, pasangan ini berhasil membuktikan bahwa
keharmonisan bisa dibangun melalui sikap saling menerima dan berkompromi. Nilai
disiplin yang kuat dari Bugis berpadu dengan kelembutan khas Jawa, membentuk pola
asuh anak yang berimbang. Bahasa Indonesia menjadi sarana komunikasi utama,
sementara kata-kata sapaan khas kedua budaya tetap dipertahankan untuk menjaga
identitas. Dari kisah ini, terlihat bahwa perkawinan lintas budaya bukan sekadar
penyatuan individu, tetapi juga sarana untuk menumbuhkan solidaritas sosial yang
lebih luas di tengah masyarakat majemuk.

Pola Komunikasi Antarbudaya Suku Bugis dan Suku Jawa di Kecamatan Nipah
Panjang terwujud dalam bentuk pernikahan lintas budaya. Pernikahan lintas budaya
sering kali menghadirkan tantangan karena adanya perbedaan ritual yang sama-sama
dianggap sakral, seperti mappacci dalam tradisi Bugis dan siraman dalam tradisi Jawa.
Ketegangan muncul ketika kedua keluarga bersikukuh mempertahankan urutan
prosesi masing-masing. Namun berkat mediasi tokoh adat dan tokoh agama, dicapai
jalan tengah dengan melaksanakan kedua ritual secara berurutan pada hari yang sama.

134



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 k : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Kompromi ini tidak hanya menyelamatkan pernikahan, tetapi juga menghadirkan pola
akulturasi baru yang kemudian diikuti oleh pasangan lintas budaya lainnya. Akulturasi
semacam ini menunjukkan bahwa masyarakat mampu beradaptasi dengan cara
mengintegrasikan unsur-unsur budaya yang berbeda tanpa harus menghapus salah
satunya, sehingga melahirkan tradisi baru yang lebih inklusif.

T e sl 7/

e

Gambar 2 Foto Kegiatan Makan Bersama Mas‘yéraka’c Suku Bugis dan Suku Jawa
Sumber: Dokumentasi Peneliti

Selain akulturasi dalam bentuk pernikahan lintas budaya, proses asimilasi dalam
Suku Bugis dan Suku Jawa di Kecamatan Nipah Panjang terlihat dari perbedaan jenis
kuliner. Perbedaan selera kuliner antara Bugis yang cenderung pedas dan kuat bumbu
dengan Jawa yang identik dengan rasa manis sempat menimbulkan gesekan sosial kecil
di antara keluarga. Namun, sebuah musibah banjir justru membuka ruang untuk saling
memahami. Saat mengungsi bersama, kedua keluarga mulai memasak dan mencicipi
makanan satu sama lain, hingga akhirnya saling mengadopsi resep dan kebiasaan
makan. Dari yang awalnya menimbulkan jarak, perbedaan selera itu berubah menjadi
perekat sosial. Kini mereka rutin bertukar lauk, anak-anak mereka bermain bersama,
dan bahkan dapur mereka merepresentasikan perpaduan kuliner dua budaya.
Pengalaman ini menegaskan bahwa asimilasi budaya tidak selalu terjadi melalui
kebijakan formal, tetapi bisa lahir dari pengalaman hidup sehari-hari yang penuh
empati.

Dari temuan-temuan tersebut, jelas bahwa pola adaptasi sosial dan budaya di
Kecamatan Nipah Panjang berlangsung dalam berbagai bentuk, mulai dari kerja sama
sosial, perkawinan lintas suku, hingga akulturasi dan asimilasi dalam tradisi maupun
kebiasaan sehari-hari. Meskipun sempat terjadi gesekan atau perbedaan pandangan,
proses adaptasi ini selalu berujung pada penciptaan harmoni yang lebih kuat.
Kehidupan masyarakat multietnis di Nipah Panjang membuktikan bahwa perbedaan
budaya bukanlah hambatan, melainkan sumber kekayaan yang jika dikelola dengan
sikap saling menghormati dapat memperkuat integrasi sosial. Adaptasi yang dilakukan
masyarakat bukan hanya menjaga keberlangsungan tradisi masing-masing, tetapi juga
membentuk identitas kolektif baru yang lebih inklusif dan sesuai dengan realitas
masyarakat yang majemuk.

135



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

Proses adaptasi antara suku Jawa dan suku Bugis berlangsung yang ditemukan
peneliti tidak hanya pada aspek bahasa, tetapi juga dalam nilai, norma, serta sikap
emosional dan psikologis. Nilai gotong royong, kekeluargaan, dan solidaritas sosial
menjadi titik temu yang memperkuat ikatan antarwarga. Meski perbedaan gaya hidup
sempat memunculkan gesekan. Suku Bugis yang lugas dan cepat dibandingkan Jawa
yang halus dan terstruktur melalui musyawarah dan kompromi, kedua suku berhasil
menemukan pola kerja yang saling melengkapi. Sistem gotong royong yang kini
menggunakan tim campuran dengan Bahasa Indonesia sebagai penghubung
mencerminkan kemampuan masyarakat mengelola perbedaan menjadi kekuatan
bersama.

Selain nilai, norma sosial juga menyesuaikan diri dengan konteks lokal yang
dipengaruhi budaya Melayu pesisir. Masyarakat suku Jawa menghargai adat Bugis
yang menjunjung tinggi hierarki keluarga dan tokoh adat, sementara orang Bugis
belajar menggunakan bahasa yang lebih halus sesuai kebiasaan Jawa. Praktik
sederhana, seperti warga Jawa yang menunggu izin sebelum masuk rumah tetangga
Bugis, atau penggunaan sapaan akrab “pak,” “daeng,” dan “mas,” memperlihatkan
adanya kesadaran kolektif untuk saling menghormati. Adaptasi norma ini memperkuat
rasa kebersamaan sekaligus mengurangi potensi salah paham dalam interaksi sehari-
hari.

Kenyataan yang hadir ternyata memperlihatkan bahwa adaptasi tidak selalu
berjalan mulus. Pada tataran emosional, warga kerap menghadapi rasa canggung, takut
salah, atau tersinggung akibat perbedaan gaya komunikasi. Kasus perselisihan antara
Pak Ridwan, tokoh Bugis yang tegas, dan Pak Slamet, tokoh Jawa yang halus,
memperlihatkan bagaimana perbedaan karakter dapat memicu renggangnya hubungan
sosial. Meski demikian, melalui forum musyawarah yang melibatkan tokoh
masyarakat, keduanya mampu saling memahami latar belakang budaya masing-
masing. Hal ini menunjukkan bahwa adaptasi emosional menuntut kesabaran, empati,
serta kemauan untuk menyesuaikan diri demi menjaga keharmonisan.

Upaya integrasi juga terwujud dalam kegiatan bersama seperti Festival Seni.
Meskipun kolaborasi tari Bugis dan Jawa pernah gagal akibat perbedaan persepsi,
pengalaman itu memberikan pelajaran penting tentang arti empati dan kesetaraan
dalam kerja sama lintas budaya. Melalui kegiatan sosial lain, seperti membantu korban
banjir, keakraban antarwarga kembali terjalin. Proses ini menegaskan bahwa adaptasi
nilai, norma, emosional, dan psikologis saling terkait erat, membentuk fondasi toleransi
serta solidaritas dalam kehidupan masyarakat multietnis di Kecamatan Nipah Panjang.

Pola komunikasi antarbudaya di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung
Jabung Timur, dipengaruhi oleh keberagaman etnis, terutama antara Suku Jawa dan
Suku Bugis. Hambatan utama muncul dari perbedaan bahasa, dialek, dan istilah lokal
yang membuat pesan seringkali sulit dipahami oleh pihak lain. Gaya tutur orang Jawa
yang halus, berputar-putar, dan penuh tata krama berbeda dengan sikap lugas,

136



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

langsung, dan cepat masyarakat Bugis, sehingga sering menimbulkan salah pengertian.
Perbedaan adat istiadat, nilai sosial, dan tradisi budaya juga memperkuat tantangan ini,
misalnya dalam tata krama, ritual pernikahan, atau norma penghormatan terhadap
hierarki sosial. Candaan atau ucapan yang dianggap wajar bagi satu kelompok kadang
menyinggung kelompok lain, sementara persepsi terhadap kesopanan dan
keterusterangan berbeda di antara kedua suku.

Meski begitu, hasil penelitian menunjukkan adanya kesadaran dan upaya
adaptasi dari masyarakat untuk mengatasi hambatan tersebut. Sebagian warga mulai
menyesuaikan bahasa, menggunakan istilah yang lebih netral, dan meningkatkan
toleransi terhadap perbedaan gaya komunikasi serta nilai budaya. Aktivitas bersama
seperti gotong royong, pengajian, arisan, dan musyawarah warga menjadi sarana
penting membangun pengertian lintas etnis. Dengan pendekatan dialog terbuka,
edukasi budaya, dan praktik komunikasi inklusif, masyarakat di Kecamatan Nipah
Panjang berupaya menciptakan interaksi sosial yang efektif, harmonis, dan saling
menghargai di tengah keragaman budaya.

Keberhasilan komunikasi antarbudaya di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten
Tanjung Jabung Timur, didukung oleh adanya rasa kekeluargaan yang kuat di tengah
masyarakat multikultural. Warga yang berasal dari berbagai suku, seperti Jawa, Bugis,
Melayu, dan Banjar, mampu membangun interaksi sosial yang harmonis meskipun
memiliki perbedaan bahasa, adat, dan tradisi. Sikap kekeluargaan ini tercermin dalam
kebiasaan saling berkunjung, membantu tetangga dalam suka maupun duka, serta
menjalin komunikasi hangat tanpa prasangka. Narasumber dari suku Bugis
menyatakan bahwa tetangga dari berbagai suku saling peduli, menjenguk yang sakit,
dan hadir dalam acara duka, sehingga tercipta kedekatan emosional yang memperkuat
ikatan sosial. Dalam penelitian ini menunjukkan juga bahwa nilai kekeluargaan ini
menjadi bentuk akomodasi positif, di mana masyarakat menyesuaikan sikap dan
perilaku untuk membangun hubungan harmonis antar suku.

Selain rasa kekeluargaan, praktik gotong royong menjadi faktor strategis dalam
memperkuat komunikasi antarbudaya. Kegiatan seperti kerja bakti, pembangunan
fasilitas umum, dan membantu hajatan warga menjadi media interaksi sosial yang
egaliter, memungkinkan warga dari berbagai suku berdiskusi, bertukar pikiran, dan
mengenal budaya masing-masing. Narasumber dari suku Jawa menyebutkan bahwa
melalui kerja bakti, warga dari berbagai latar belakang budaya dapat tetap akrab
karena sering bertemu dan berinteraksi, sehingga mempererat solidaritas. Praktik
gotong royong ini tidak hanya mengurangi kesenjangan sosial tetapi juga menjadi
ruang alami untuk membangun pola komunikasi yang inklusif, saling menghargai, dan
memperkuat integrasi sosial dalam masyarakat multikultural.

Nilai sopan santun menjadi landasan penting dalam komunikasi antarbudaya,
terutama antara masyarakat Bugis dan Jawa. Suku Jawa menekankan kesantunan
dalam bahasa, nada bicara yang pelan, dan menghormati tata krama serta usia,

137



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 I : JOURNAL OF
Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

sedangkan suku Bugis menonjolkan ketegasan dan keterusterangan sambil tetap
menjaga etika. Dalam praktiknya, masyarakat menggunakan Bahasa Indonesia sebagai
bahasa tengah, menghindari perkataan kasar atau sindiran budaya, menghormati tata
krama, memberi salam dan senyum, serta menghargai sesama. Narasumber dari suku
Bugis menjelaskan bahwa mereka menyesuaikan nada bicara dan kata-kata saat
berinteraksi dengan orang Jawa agar tidak menimbulkan kesalahpahaman, sementara
orang Jawa juga menunjukkan penghargaan dengan mendengarkan dan menghormati
tradisi Bugis.

Sikap saling menghargai dan menyesuaikan diri ini mencerminkan proses
akomodasi timbal balik yang mendorong terciptanya toleransi dan kerukunan di
masyarakat Nipah Panjang. Praktik konvergensi, yaitu penyesuaian cara berbicara dan
bersikap sesuai norma budaya lawan bicara, memungkinkan komunikasi berjalan
efektif dan harmonis. Dengan adanya penghargaan terhadap perbedaan budaya,
keterlibatan dalam kegiatan adat, dan kesadaran menjaga sopan santun, masyarakat
multikultural di Nipah Panjang dapat memperkuat solidaritas, meminimalkan potensi
konflik, dan membangun hubungan sosial yang inklusif, terbuka, dan harmonis antar
suku.

KESIMPULAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi antar budaya di Kecamatan
Nipah Panjang, khususnya antara masyarakat suku Bugis dan suku Jawa, berlangsung
dalam pola adaptasi yang menekankan keterlibatan aktif kedua belah pihak sehingga
tercipta pemahaman seimbang dan hubungan sosial yang harmonis, yang terlihat
dalam berbagai aktivitas seperti gotong royong, acara keagamaan, rapat desa, maupun
pertemuan informal. Meskipun terdapat hambatan berupa perbedaan bahasa, gaya
komunikasi, dan potensi stereotip budaya, masyarakat mampu mengatasinya melalui
sikap terbuka, penghormatan terhadap adat istiadat, dan kemauan untuk beradaptasi.

Faktor pendukung utama yang memperkuat komunikasi antar budaya adalah
nilai kekeluargaan, semangat gotong royong, serta sikap saling menghargai, yang
menjadikan keberagaman budaya sebagai kekuatan untuk membangun solidaritas,
toleransi, dan integrasi sosial. Berdasarkan temuan ini, masyarakat diharapkan terus
mempertahankan pola komunikasi dua arah yang adaptif dengan menekankan
toleransi, sopan santun, dan kerja sama; pemerintah dan tokoh masyarakat perlu
menyediakan ruang interaksi lintas budaya dan edukasi tentang adat setempat;
masyarakat pendatang dianjurkan aktif beradaptasi melalui partisipasi dalam kegiatan
sosial dan budaya; sementara peneliti selanjutnya disarankan memperluas cakupan
informan dan wilayah penelitian serta mengeksplorasi peran media sosial atau generasi
muda dalam komunikasi antar budaya untuk memperoleh pemahaman yang lebih
komprehensif.

138



Journal of Communication
e-ISSN 3109-2217 JOURNAL OF

Vol. 1 No. 2 (2025), Pages 128 - 139 ©OMMUNICATION

DAFTAR PUSTAKA

Adhi Kusumstuti. (2019). Metode Penelitian Kualitatif (Vol. 17). Lembaga Pendidikan Sukarno
Pressindo.

Afrianto. (2025). Pemahaman dan Ruang Lingkup Budaya dalam Kepemimpinan Pendidikan
Global Berbasis Nilai Kultural. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(1), 2081-2086.

Ahadi, M. N. (2021). Hubungan Antara Sensitifitas Antarbudaya, Pengetahuan Antarbudaya,
Dan Efektivitas Antarbudaya Pada Komunitas Multietnis. Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi,
5(1), 24. https:/ /doi.org/10.14710/ interaksi.5.1.24-32

Al-Gazali, M. Y. I. (2023). Interaksi Sosial Masyarakat Berbeda Agama Dalam Perspektif
Komunikasi Antar Budaya Di Kota Tua Ampenan Mataram. Jurnal Ilmiah Global Education,
4(1), 465-473. https:/ /doi.org/10.55681/jige.v4il.666

Edy Sumaryanto, & Malik Ibrahim. (2023). Komunikasi Antar Budaya Dalam Bingkai Teori-
Teori Adaptasi. Nusantara Hasana Journal, 3(2), 42-51.
https:/ /doi.org/10.59003 /nhj.v3i2.895

Efendi, S., Sunjaya, H., Purwanto, E., & Widiyanarti, T. (2024). Peran Komunikasi Antar Budaya
dalam Mengatasi Konflik di Lingkungan Multikultural. Indonesian Culture and Religion
Issues, 1(4), 6. https:/ /doi.org/10.47134/ diksima.v1i4.113

Evi Enitari Napitupulu, R. M. L. L. T. (2022). Efektivitas Komunikasi Verbal Dan Non Verbal
Dalam Komunikasi Antarbudaya Program Studi Ilmu Komunikasi Universitas Sari Mutara
Indonesia. Jurnal Teknologi, Kesehatan Dan Ilmu Sosial, 4(2), 328-338.

Guna, F. C. D,, Sari, S., & Indria, 1. (2023). Komunikasi Sebagai Sarana Akulturasi Antara Kaum
Urban Dengan Masyarakat Lokal (Studi Di Kampung Bahari Pulau Baai Bengkulu). Jurnal
Multidisiplin Dehasen (MUDE), 2(4), 673-688. https:/ /doi.org/10.37676 / mude.v2i4.4578

Krismonika, O., Purbasari, W., Riyandari, L., & Purnomo, J. (2024). Hambatan Komunikasi
Multikultur Antar Mahasiswa Perantau. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8, 40282-40292.

Nurazizah. (2023). Komunikasi Antarbudaya Perspektif Al- Qur " an. 3(2), 137-146.

Purba, C., & Siahaan, C. (2022). Efektivitas Komunikasi Verbal Dan Non Verbal Dalam
Komunikasi Antar Budaya. Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya, 9(1), 106-117.
https://doi.org/10.33541/ dia.v9i1.3835

Saleh, S. (2023). Mengenal Penelitian Kualitatif (Vol. 17). Penerbit Agma.

Sugiarto (2017). Metode Penelitian Bisnis. Yogyakarta: Andi

Tony Sugianto. (2023). Keberagaman Budaya Indonesia. TANDA: Jurnal Kajian Budaya, Bahasa
dan Sastra (e-ISSN: 2797-0477), 3(06), 13-16. https:/ /doi.org/10.69957 / tanda.v3i06.1967

Yani, R. I. (2024). Pola Komunikasi Antar Budaya Etnis Minang Dan Jawa Di Nagari Surian
Kabupaten Solok. Jurnal Komunikasi, 2(2), 146-158.
http:/ /jkm.my.id/index.php/komunikasi/article/ view /53 %0Ahttps:/ /jkm.my.id/index.
php/komunikasi/article/ download/53/59

139



