
Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

128 

 

Pola Komunikasi Antarbudaya Suku Bugis dan Suku Jawa di 

Kecamatan Nipah Panjang Kabupaten Tanjung Jabung Timur 
 

Andi Aprizal1 , Hafizen2, Ardiyansyah3 
 andiaprizal23@gmail.com1, hafizen@uinjambi.ac.id2, ardiyansyah@uinjambi.ac.id3 
123UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi   

 
 

ABSTRACT   
Intercultural interaction in plural societies often presents challenges, 
particularly regarding differences in language, ethnicity, and customs that 
may lead to misunderstandings. This study aims to examine the patterns of 
intercultural communication between Javanese and Bugis communities in 
Nipah Panjang District, Tanjung Jabung Timur Regency. The research 
employed a qualitative approach using observation and in-depth interviews 
with community leaders and residents from both ethnic groups. The findings 
reveal that the dominant communication pattern is face-to-face two-way 
communication, which enables reciprocal information exchange and fosters 
mutual understanding. Both the Javanese and Bugis communities 
demonstrate mutual respect, openness, and willingness to accept each other’s 
cultural practices. Values such as tolerance, cooperation, and kinship serve as 
the main foundation for maintaining social harmony. The study also found 
that daily interactions occur without significant conflict, thereby supporting 
the realization of social integration. Thus, face-to-face communication based 
on openness and tolerance proves to be effective. 
Keywords: Communication Patterns; Bugis; Intercultural Communication; 
Javanese; Social Integration; 

 Article History 

Submitted: 3 October 2025 
Revised: 20 November 2025 
Published: 15 December 2025 

   
ABSTRAK   
Interaksi antarbudaya dalam masyarakat majemuk sering 
menimbulkan tantangan, terutama terkait perbedaan bahasa, etnis, 
dan kebiasaan yang berpotensi menimbulkan kesalahpahaman. 
Penelitian ini dilakukan untuk mengkaji pola komunikasi antarbudaya 
antara masyarakat suku Jawa dan Bugis di Kecamatan Nipah Panjang, 
Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Metode penelitian menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan teknik observasi dan wawancara 
mendalam terhadap tokoh masyarakat serta warga dari kedua 
kelompok etnis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola 
komunikasi yang dominan digunakan adalah komunikasi dua arah 
secara tatap muka, yang memungkinkan pertukaran informasi timbal 
balik dan membangun pemahaman bersama. Baik masyarakat suku 
Jawa maupun Bugis menunjukkan sikap saling menghormati, terbuka, 
dan mau menerima budaya masing-masing. Nilai-nilai seperti 
toleransi, gotong royong, serta ikatan kekeluargaan menjadi pondasi 
penting dalam menjaga keharmonisan. Penelitian ini juga menemukan 
bahwa interaksi sehari-hari berlangsung tanpa konflik yang signifikan, 
sehingga mendukung terwujudnya integrasi sosial. Dengan demikian, 
komunikasi tatap muka yang berlandaskan keterbukaan dan toleransi 

 Koresponden 
Ardiyansyah 
ardiyansyah@uinjambi.ac.id  

mailto:andiaprizal23@gmail.com
mailto:hafizen@uinjambi.ac.id
mailto:ardiyansyah@uinjambi.ac.id
mailto:ardiyansyah@uinjambi.ac.id


Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

129 

 

terbukti efektif. 
Kata Kunci: Integrasi Sosial; Komunikasi Antarbudaya; Pola 
Komunikasi; Suku Bugis; Suku Jawa;  
 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman budaya, bahasa, suku, 
dan kepercayaan yang begitu kaya. Setiap daerah memiliki ciri khas yang lahir dari 
warisan nenek moyang dan diturunkan dari generasi ke generasi. Budaya merupakan 
sebuah komposisi berkelanjutan yang tidak pernah berhenti, karena di dalamnya 
tercermin nilai, norma, dan kepercayaan yang menjadi pedoman hidup masyarakat 
(Tony Sugianto, 2023). Oleh karena itu, penting untuk memahami dan melestarikan 
budaya agar tidak terkikis oleh perubahan zaman. Masyarakat Jawa, misalnya, terkenal 
dengan tradisi dan adat istiadat yang terhubung erat dengan nilai agama dan struktur 
sosial. Hal serupa juga dapat ditemui di berbagai daerah lain di Indonesia, termasuk di 
Kabupaten Tanjung Jabung Timur, Jambi, yang dihuni oleh berbagai kelompok etnis 
dengan tradisi yang berbeda-beda. 

Kebudayaan terbentuk dari kreativitas, cita rasa, dan karsa manusia yang 
mencerminkan keunikan masyarakat. Hal ini mencakup cara hidup, pola komunikasi, 
serta hasil aktivitas individu maupun kelompok. Menurut Geertz (1973), budaya dapat 
dipahami sebagai sistem makna yang diwariskan secara historis dan digunakan untuk 
membentuk perilaku serta pemahaman sosial (Afrianto, 2025). Dengan demikian, 
budaya berhubungan erat dengan komunikasi, karena dalam setiap interaksi sosial nilai 
budaya akan selalu hadir dan berperan dalam membentuk makna. Komunikasi sendiri 
merupakan aktivitas dasar manusia, di mana setiap individu saling bertukar informasi, 
gagasan, dan perasaan dalam berbagai konteks kehidupan (Purba & Siahaan, 2022). 

Dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, komunikasi antarbudaya 
menjadi aspek penting. Komunikasi antarbudaya terjadi ketika pengirim dan penerima 
pesan berasal dari latar belakang budaya yang berbeda. Menurut Samovar dkk. (2010), 
komunikasi antarbudaya adalah proses berbagi pesan antar individu dengan sistem 
simbol dan persepsi budaya yang berbeda. Perbedaan latar belakang inilah yang sering 
kali menimbulkan potensi kesalahpahaman, karena pesan disandi dalam satu budaya 
tetapi harus dipahami dalam budaya lain (Krismonika et al., 2024). Aloliliweri (2011) 
menambahkan bahwa komunikasi antarbudaya mencakup interaksi antara orang-orang 
dari budaya yang berbeda, baik berdasarkan suku, etnis, maupun kelas sosial. 
Sementara itu, Mulyana (2010) menekankan bahwa komunikasi antarbudaya 
dipengaruhi oleh tiga unsur utama, yaitu nilai, keyakinan, dan sikap. Nilai 
mencerminkan perilaku normatif, keyakinan menunjukkan sistem kepercayaan yang 
dianut, dan sikap terbentuk dari lingkungan budaya yang memengaruhi cara individu 
merespons suatu situasi (Nurazizah, 2023). 

 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

130 

 

Proses komunikasi antarbudaya tidak hanya bersifat pasif, tetapi berlangsung 
dinamis melalui pertukaran tanda dan simbol yang diperbarui terus-menerus (Guna et 
al., 2023). Hal ini berarti komunikasi antarbudaya tidak sekadar pertukaran informasi, 
tetapi juga membangun pemahaman, hubungan, dan identitas sosial bersama. Dalam 
konteks masyarakat Nipah Panjang, komunikasi antarbudaya hadir melalui interaksi 
antara suku Melayu Timur, Bugis, Jawa, dan Minang. Keberagaman etnis ini menuntut 
adanya pola komunikasi yang efektif agar tidak terjadi konflik, melainkan terwujud 
keharmonisan sosial. 

Dalam kenyataan sosial, komunikasi antarbudaya juga mencakup komunikasi 
antar etnik, antar ras, lintas budaya, hingga komunikasi internasional (Ahadi, 2021). 
Komunikasi antar etnik, misalnya, terjadi antara kelompok yang berbeda bahasa atau 
subkultur, sedangkan komunikasi lintas budaya menekankan perbandingan konsep 
antar kebudayaan. Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi antarbudaya memiliki 
cakupan luas, dan dalam masyarakat multietnis seperti Nipah Panjang, pola adaptasi 
antarbudaya menjadi penting. 

Teori adaptasi komunikasi antarbudaya dari Young Yun Kim (2001) menjelaskan 
bahwa adaptasi merupakan proses dinamis ketika individu berinteraksi dengan budaya 
lain (Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Adaptasi mencakup penyesuaian 
bahasa, sosial, nilai, hingga aspek emosional. Dalam penelitian pola komunikasi 
antarbudaya suku Bugis dan suku Jawa di Nipah Panjang, pola adaptasi terlihat dalam 
penggunaan bahasa Melayu lokal sebagai penghubung antar etnis, serta adanya sikap 
saling menghargai dalam kegiatan sosial seperti kenduri dan gotong royong. Adaptasi 
nilai dan norma juga terjadi ketika masyarakat dari etnis berbeda mengikuti aturan 
sosial setempat, misalnya sikap hormat terhadap tokoh adat dan penggunaan bahasa 
sopan. Semua ini menunjukkan bahwa pola komunikasi antarbudaya di Nipah Panjang 
berlangsung melalui proses penyesuaian yang berkesinambungan. 

Keberagaman budaya memang membawa tantangan, seperti potensi 
miskomunikasi akibat perbedaan bahasa atau perbedaan ekspresi budaya. Namun, 
keberagaman juga membawa dampak positif berupa meningkatnya toleransi dan 
memperluas wawasan masyarakat terhadap budaya lain. Keberhasilan komunikasi 
antarbudaya ditentukan oleh kemampuan adaptasi dan keterbukaan terhadap 
perbedaan (Evi Enitari Napitupulu, 2022). Hal ini selaras dengan kehidupan 
masyarakat Nipah Panjang yang hingga kini relatif harmonis meski dihuni berbagai 
suku. Konflik sosial jarang terjadi, dan jika pun muncul, tetap berada dalam batas wajar 
serta tidak berujung pada perpecahan.   Beberapa konflik sosial yang muncul dari pola 
komunikasi antarbudaya masyarakat suku Bugis dan suku Jawa di Kecamatan Nipah 
Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur yaitu munculnya dari perbedaan bahasa, 
dialek, dan istilah lokal yang membuat pesan seringkali sulit dipahami oleh pihak lain. 

 

 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

131 

 

Dengan memperhatikan latar belakang di atas, dapat dirumuskan bahwa 
masalah penelitian ini adalah bagaimana pola komunikasi antarbudaya berlangsung di 
masyarakat Kecamatan Nipah Panjang Kabupaten Tanjung Jabung Timur yang 
memiliki latar belakang etnis berbeda. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 
mengetahui pola komunikasi antarbudaya yang terbentuk, bentuk adaptasi yang 
terjadi, serta faktor-faktor yang mendukung terciptanya keharmonisan dalam 
kehidupan sosial masyarakat Nipah Panjang. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif 
dengan pendekatan studi kasus (Adhi Kusumstuti, 2019). Penelitian kualitatif dipilih 
karena sesuai dengan karakteristik permasalahan yang berfokus pada fenomena 
komunikasi antarbudaya yang terjadi secara alami dalam masyarakat. Pendekatan studi 
kasus dipilih karena memungkinkan peneliti memperoleh gambaran yang mendalam 
mengenai pola interaksi antar etnis, dinamika sosial, serta cara masyarakat mengelola 
perbedaan budaya. Studi kasus adalah jenis penelitian yang termasuk dalam bagian 
penelitian kualitatif dengan tujuan untuk mempelajari kasus tertentu secara lebih 
mendalam dan mennggunakan pengumpulan data sebanyak mungkin dari berbagai 
sumber informasi kemudian menceritakannya untuk memberikan gambaran 
keseluruhan tentang kejadian. Menurut Sugiarto (2017) studi kasus merupakan jenis 
penelitian kualitatif yang mendalam tentang individu, kelompok, institusi dan 
sebagainya dalam waktu tertentu. Lokasi penelitian ditentukan di Dusun Parit 7 dan 
Dusun Delta, Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur, Provinsi 
Jambi. Pemilihan lokasi tersebut didasarkan pada latar belakang peneliti yang 
merupakan warga setempat sehingga memudahkan proses eksplorasi data, sekaligus 
memberikan akses langsung pada realitas sosial yang diteliti.  

Subjek penelitian meliputi tokoh masyarakat, tokoh agama, aparat pemerintah, 
dan masyarakat umum yang terlibat dalam interaksi komunikasi lintas budaya di 
wilayah tersebut (Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Jenis data dalam penelitian 
ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh melalui teknik 
observasi, wawancara tidak terstruktur, serta dokumentasi terhadap peristiwa dan 
interaksi masyarakat. Observasi digunakan untuk mengamati pola komunikasi lintas 
budaya yang berlangsung dalam kehidupan sehari-hari, termasuk bahasa tubuh, 
ekspresi, dan situasi interaksi sosial.  

Wawancara tidak terstruktur dipilih karena bersifat fleksibel, memungkinkan 
peneliti untuk menggali persepsi, pemikiran, dan pengalaman partisipan secara lebih 
mendalam sesuai dengan alur pembicaraan. Sementara itu, dokumentasi berupa 
catatan, arsip, foto, serta dokumen sejarah desa digunakan sebagai pelengkap data 
primer. Data sekunder diperoleh dari buku, artikel, serta catatan yang relevan dengan 
sejarah dan kondisi sosial budaya masyarakat Kecamatan Nipah Panjang. Instrumen 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

132 

 

utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri yang berperan sebagai pengumpul, 
pengolah, sekaligus penganalisis data. Pengambilan sampel dilakukan dengan teknik 
purposive sampling, yaitu memilih informan yang dianggap mengetahui, memahami, 
dan terlibat langsung dalam fenomena komunikasi antarbudaya. Teknik ini 
memungkinkan peneliti untuk mendapatkan informasi yang relevan dan kaya akan 
makna dari sumber yang kredibel.  

Seluruh data yang diperoleh selanjutnya dianalisis menggunakan model analisis 
interaktif Miles dan Huberman yang meliputi tiga tahap, yaitu reduksi data, penyajian 
data, serta penarikan kesimpulan (Saleh, 2023). Reduksi dilakukan dengan menyaring 
data sesuai fokus penelitian, penyajian dilakukan dengan menyusun data dalam bentuk 
narasi yang mudah dipahami, dan penarikan kesimpulan dilakukan secara bertahap 
dengan memperhatikan konsistensi temuan di lapangan. 

Keabsahan data diperiksa melalui teknik triangulasi yang mencakup 
perbandingan hasil observasi dengan wawancara, pencocokan pernyataan publik 
dengan keterangan pribadi, serta pembandingan data wawancara dengan dokumentasi 
(Edy Sumaryanto & Malik Ibrahim, 2023). Selain itu, dilakukan perpanjangan 
keikutsertaan di lapangan untuk memastikan konsistensi data dan penguatan hasil 
penelitian. Kekuatan pengamatan juga dijaga dengan melakukan pencatatan rinci dan 
pengamatan yang cermat terhadap fenomena yang berlangsung.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan hasil penelitian di Nipah Panjang, adaptasi bahasa menjadi aspek 
penting yang menjembatani komunikasi antarbudaya, khususnya antara masyarakat 
suku Bugis dan suku Jawa di daerah ini. Keberagaman bahasa daerah menuntut setiap 
individu untuk mampu menyesuaikan diri agar interaksi sosial dapat berjalan 
harmonis. Manusia memerlukan komunikasi untuk bersosialisasi dan kelangsungan 
hidupnya. Bahasa merupakan alat komunikasi efektif untuk menyampaikan pesan, 
gagasan, informasi antar manusia. Keberadaan bahasa Indonesia mrupakan alat 
komunikasi yang dapat menyatukan perbedaan antara suku Bugis dan Suku Jawa di 
Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur. Dengan menggunakan 
Bahasa Indonesia, Masyarakat suku Bugis dan suku Jawa dapat berkomunikasi tanpa 
hambatan linguistik, sekaligus membangun jembatan persaudaraan antarbudaya. 
Seorang narasumber bahkan menegaskan bahwa tanpa Bahasa Indonesia, masyarakat 
di sana mungkin tidak dapat saling memahami karena heterogenitas suku yang ada, 
seperti Bugis, Jawa, dan Melayu. Hal ini menunjukkan bahwa keberadaan Bahasa 
Indonesia berperan besar dalam memperkuat kohesi sosial di tengah keberagaman. 

Selain penggunaan Bahasa Indonesia, masyarakat juga menerapkan strategi 
penyederhanaan kalimat dan pemilihan kosakata yang lebih umum untuk menghindari 
kesalahpahaman. Kesadaran ini muncul dari pengalaman nyata, salah satunya ketika 
terjadi insiden antara Pak Jamal dari suku Bugis dan Pak Bejo dari suku Jawa. 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

133 

 

Perbedaan makna kata “dilambatkan” yang dalam konteks Bugis berarti mengurangi 
intensitas, tetapi ditafsirkan sebagai penghinaan oleh penutur Jawa, menimbulkan 
konflik yang sempat memanas. Peristiwa ini menjadi pelajaran bahwa setiap kata 
membawa nilai budaya yang berbeda sehingga penting bagi masyarakat multikultural 
untuk menggunakan bahasa yang sederhana, lugas, dan netral agar komunikasi tidak 
menyinggung pihak lain. Dengan demikian, strategi adaptasi bahasa bukan hanya 
bersifat teknis, tetapi juga mencerminkan kesadaran sosial dan budaya untuk menjaga 
hubungan harmonis. 

Di sisi lain, proses penyerapan kosakata antarbudaya juga berlangsung secara 
alami melalui interaksi sosial, ekonomi, perkawinan campuran, maupun kegiatan 
gotong royong. Kata-kata dari bahasa Bugis maupun Jawa mulai diadopsi oleh masing-
masing kelompok untuk menunjukkan keakraban. Misalnya, kata “iyek” (iya dalam 
bahasa Bugis) digunakan oleh orang Jawa sebagai pengganti “nggih”, sementara kata 
“nggih” atau “pancen” dari bahasa Jawa diserap ke dalam percakapan orang Bugis. 
Penyerapan ini memperlihatkan adanya pola konvergensi, di mana penutur 
menyesuaikan diri dengan bahasa lawan bicara demi menciptakan komunikasi yang 
lebih hangat. Bahkan, penggunaan kata tertentu dianggap sebagai bentuk penghargaan 
terhadap budaya lain, sehingga dapat menumbuhkan rasa kedekatan dan mengurangi 
jarak sosial. 

Selain penyerapan, proses pengenalan kosakata juga menjadi bagian dari 
adaptasi bahasa. Kata-kata baru dari bahasa Bugis atau Jawa diperkenalkan dalam 
percakapan sehari-hari, meskipun belum sepenuhnya menjadi bagian dari bahasa yang 
dipakai. Contohnya, orang Jawa mulai mengenal istilah “sappa” (sapu lidi dalam 
bahasa Bugis) atau orang Bugis yang memahami kata “gawe” (kerja dalam bahasa 
Jawa). Walaupun belum digunakan secara rutin, pengenalan kosakata ini membentuk 
pemahaman lintas budaya dan membuka ruang interaksi yang lebih luas. Pengalaman 
warga menunjukkan bahwa ketika penutur Jawa menggunakan kata “iyek” dalam 
percakapan dengan orang Bugis, suasana komunikasi menjadi lebih akrab dan interaksi 
berjalan lebih panjang. Hal ini menunjukkan bahwa sekadar penyesuaian kosakata 
sederhana dapat berdampak besar terhadap kualitas hubungan sosial di masyarakat 
multikultural. 

Adaptasi bahasa antara suku Bugis dan Jawa di Kecamatan Nipah Panjang 
berlangsung secara dinamis dan alami. Bahasa Indonesia menjadi penghubung utama, 
sementara strategi penyederhanaan kalimat, penyerapan kosakata, dan pengenalan 
istilah antarbudaya memperkuat interaksi sosial yang harmonis. Praktik ini tidak hanya 
memudahkan komunikasi, tetapi juga memperlihatkan sikap saling menghormati dan 
toleransi budaya sebagai fondasi keberlangsungan kehidupan bersama. Adaptasi 
bahasa yang tercipta dalam keseharian masyarakat menunjukkan bahwa komunikasi 
bukan sekadar pertukaran informasi, melainkan juga sarana membangun empati, 
kedekatan, dan identitas kolektif di tengah kemajemukan etnis di Nipah Panjang. 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

134 

 

Pola adaptasi sosial dan budaya antara suku Jawa dan  suku Bugis di Kecamatan 
Nipah Panjang menggambarkan bagaimana masyarakat multietnis membangun 
harmoni dalam kehidupan sehari-hari melalui proses penyesuaian diri yang 
berlangsung secara alami. Adaptasi sosial tampak nyata dalam kegiatan gotong royong, 
di mana perbedaan gaya kerja justru melahirkan kerja sama yang saling melengkapi. 
Warga Bugis yang terbiasa bergerak cepat berpadu dengan warga Jawa yang teliti dan 
terorganisir, sehingga menghasilkan pola kerja kolektif yang lebih efektif. Tidak hanya 
itu, momen gotong royong juga memperkuat ikatan sosial dengan adanya interaksi 
sederhana seperti berbagi makanan khas antarwarga. Dari situ terlihat bagaimana 
perbedaan budaya dapat diolah menjadi modal sosial yang mengikat masyarakat 
dalam suasana saling menghormati dan menghargai. 

 
Gambar 1 Foto Kegiatan Kerjasama Masyarakat Suku Bugis dan Suku Jawa 

Sumber: Dokumentasi Peneliti 

Selain gotong royong, perkawinan antar suku menjadi wujud adaptasi sosial 
yang lebih mendalam. Kisah Pak Jamaludin dari Bugis dan Bu Sri dari Jawa menjadi 
contoh konkret bagaimana dua budaya yang awalnya tampak berbeda dapat menyatu 
dalam kehidupan rumah tangga. Meski sempat menghadapi penolakan keluarga 
karena perbedaan adat dan tradisi, pasangan ini berhasil membuktikan bahwa 
keharmonisan bisa dibangun melalui sikap saling menerima dan berkompromi. Nilai 
disiplin yang kuat dari Bugis berpadu dengan kelembutan khas Jawa, membentuk pola 
asuh anak yang berimbang. Bahasa Indonesia menjadi sarana komunikasi utama, 
sementara kata-kata sapaan khas kedua budaya tetap dipertahankan untuk menjaga 
identitas. Dari kisah ini, terlihat bahwa perkawinan lintas budaya bukan sekadar 
penyatuan individu, tetapi juga sarana untuk menumbuhkan solidaritas sosial yang 
lebih luas di tengah masyarakat majemuk. 

Pola Komunikasi Antarbudaya Suku Bugis dan Suku Jawa di Kecamatan Nipah 
Panjang terwujud dalam bentuk pernikahan lintas budaya. Pernikahan lintas budaya 
sering kali menghadirkan tantangan karena adanya perbedaan ritual yang sama-sama 
dianggap sakral, seperti mappacci dalam tradisi Bugis dan siraman dalam tradisi Jawa. 
Ketegangan muncul ketika kedua keluarga bersikukuh mempertahankan urutan 
prosesi masing-masing. Namun berkat mediasi tokoh adat dan tokoh agama, dicapai 
jalan tengah dengan melaksanakan kedua ritual secara berurutan pada hari yang sama. 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

135 

 

Kompromi ini tidak hanya menyelamatkan pernikahan, tetapi juga menghadirkan pola 
akulturasi baru yang kemudian diikuti oleh pasangan lintas budaya lainnya. Akulturasi 
semacam ini menunjukkan bahwa masyarakat mampu beradaptasi dengan cara 
mengintegrasikan unsur-unsur budaya yang berbeda tanpa harus menghapus salah 
satunya, sehingga melahirkan tradisi baru yang lebih inklusif. 

 
Gambar 2 Foto Kegiatan Makan Bersama Masyarakat Suku Bugis dan Suku Jawa 

Sumber: Dokumentasi Peneliti 

Selain akulturasi dalam bentuk pernikahan lintas budaya, proses asimilasi dalam 
Suku Bugis dan Suku Jawa di Kecamatan Nipah Panjang terlihat dari perbedaan jenis 
kuliner. Perbedaan selera kuliner antara Bugis yang cenderung pedas dan kuat bumbu 
dengan Jawa yang identik dengan rasa manis sempat menimbulkan gesekan sosial kecil 
di antara keluarga. Namun, sebuah musibah banjir justru membuka ruang untuk saling 
memahami. Saat mengungsi bersama, kedua keluarga mulai memasak dan mencicipi 
makanan satu sama lain, hingga akhirnya saling mengadopsi resep dan kebiasaan 
makan. Dari yang awalnya menimbulkan jarak, perbedaan selera itu berubah menjadi 
perekat sosial. Kini mereka rutin bertukar lauk, anak-anak mereka bermain bersama, 
dan bahkan dapur mereka merepresentasikan perpaduan kuliner dua budaya. 
Pengalaman ini menegaskan bahwa asimilasi budaya tidak selalu terjadi melalui 
kebijakan formal, tetapi bisa lahir dari pengalaman hidup sehari-hari yang penuh 
empati. 

Dari temuan-temuan tersebut, jelas bahwa pola adaptasi sosial dan budaya di 
Kecamatan Nipah Panjang berlangsung dalam berbagai bentuk, mulai dari kerja sama 
sosial, perkawinan lintas suku, hingga akulturasi dan asimilasi dalam tradisi maupun 
kebiasaan sehari-hari. Meskipun sempat terjadi gesekan atau perbedaan pandangan, 
proses adaptasi ini selalu berujung pada penciptaan harmoni yang lebih kuat. 
Kehidupan masyarakat multietnis di Nipah Panjang membuktikan bahwa perbedaan 
budaya bukanlah hambatan, melainkan sumber kekayaan yang jika dikelola dengan 
sikap saling menghormati dapat memperkuat integrasi sosial. Adaptasi yang dilakukan 
masyarakat bukan hanya menjaga keberlangsungan tradisi masing-masing, tetapi juga 
membentuk identitas kolektif baru yang lebih inklusif dan sesuai dengan realitas 
masyarakat yang majemuk. 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

136 

 

Proses adaptasi antara suku Jawa dan suku Bugis berlangsung yang ditemukan 
peneliti tidak hanya pada aspek bahasa, tetapi juga dalam nilai, norma, serta sikap 
emosional dan psikologis. Nilai gotong royong, kekeluargaan, dan solidaritas sosial 
menjadi titik temu yang memperkuat ikatan antarwarga. Meski perbedaan gaya hidup 
sempat memunculkan gesekan. Suku Bugis yang lugas dan cepat dibandingkan Jawa 
yang halus dan terstruktur melalui musyawarah dan kompromi, kedua suku berhasil 
menemukan pola kerja yang saling melengkapi. Sistem gotong royong yang kini 
menggunakan tim campuran dengan Bahasa Indonesia sebagai penghubung 
mencerminkan kemampuan masyarakat mengelola perbedaan menjadi kekuatan 
bersama. 

Selain nilai, norma sosial juga menyesuaikan diri dengan konteks lokal yang 
dipengaruhi budaya Melayu pesisir. Masyarakat suku Jawa menghargai adat Bugis 
yang menjunjung tinggi hierarki keluarga dan tokoh adat, sementara orang Bugis 
belajar menggunakan bahasa yang lebih halus sesuai kebiasaan Jawa. Praktik 
sederhana, seperti warga Jawa yang menunggu izin sebelum masuk rumah tetangga 
Bugis, atau penggunaan sapaan akrab “pak,” “daeng,” dan “mas,” memperlihatkan 
adanya kesadaran kolektif untuk saling menghormati. Adaptasi norma ini memperkuat 
rasa kebersamaan sekaligus mengurangi potensi salah paham dalam interaksi sehari-
hari. 

Kenyataan yang hadir ternyata memperlihatkan bahwa adaptasi tidak selalu 
berjalan mulus. Pada tataran emosional, warga kerap menghadapi rasa canggung, takut 
salah, atau tersinggung akibat perbedaan gaya komunikasi. Kasus perselisihan antara 
Pak Ridwan, tokoh Bugis yang tegas, dan Pak Slamet, tokoh Jawa yang halus, 
memperlihatkan bagaimana perbedaan karakter dapat memicu renggangnya hubungan 
sosial. Meski demikian, melalui forum musyawarah yang melibatkan tokoh 
masyarakat, keduanya mampu saling memahami latar belakang budaya masing-
masing. Hal ini menunjukkan bahwa adaptasi emosional menuntut kesabaran, empati, 
serta kemauan untuk menyesuaikan diri demi menjaga keharmonisan. 

Upaya integrasi juga terwujud dalam kegiatan bersama seperti Festival Seni. 
Meskipun kolaborasi tari Bugis dan Jawa pernah gagal akibat perbedaan persepsi, 
pengalaman itu memberikan pelajaran penting tentang arti empati dan kesetaraan 
dalam kerja sama lintas budaya. Melalui kegiatan sosial lain, seperti membantu korban 
banjir, keakraban antarwarga kembali terjalin. Proses ini menegaskan bahwa adaptasi 
nilai, norma, emosional, dan psikologis saling terkait erat, membentuk fondasi toleransi 
serta solidaritas dalam kehidupan masyarakat multietnis di Kecamatan Nipah Panjang. 

Pola komunikasi antarbudaya di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung 
Jabung Timur, dipengaruhi oleh keberagaman etnis, terutama antara Suku Jawa dan 
Suku Bugis. Hambatan utama muncul dari perbedaan bahasa, dialek, dan istilah lokal 
yang membuat pesan seringkali sulit dipahami oleh pihak lain. Gaya tutur orang Jawa 
yang halus, berputar-putar, dan penuh tata krama berbeda dengan sikap lugas, 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

137 

 

langsung, dan cepat masyarakat Bugis, sehingga sering menimbulkan salah pengertian. 
Perbedaan adat istiadat, nilai sosial, dan tradisi budaya juga memperkuat tantangan ini, 
misalnya dalam tata krama, ritual pernikahan, atau norma penghormatan terhadap 
hierarki sosial. Candaan atau ucapan yang dianggap wajar bagi satu kelompok kadang 
menyinggung kelompok lain, sementara persepsi terhadap kesopanan dan 
keterusterangan berbeda di antara kedua suku. 

Meski begitu, hasil penelitian menunjukkan adanya kesadaran dan upaya 
adaptasi dari masyarakat untuk mengatasi hambatan tersebut. Sebagian warga mulai 
menyesuaikan bahasa, menggunakan istilah yang lebih netral, dan meningkatkan 
toleransi terhadap perbedaan gaya komunikasi serta nilai budaya. Aktivitas bersama 
seperti gotong royong, pengajian, arisan, dan musyawarah warga menjadi sarana 
penting membangun pengertian lintas etnis. Dengan pendekatan dialog terbuka, 
edukasi budaya, dan praktik komunikasi inklusif, masyarakat di Kecamatan Nipah 
Panjang berupaya menciptakan interaksi sosial yang efektif, harmonis, dan saling 
menghargai di tengah keragaman budaya. 

Keberhasilan komunikasi antarbudaya di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten 
Tanjung Jabung Timur, didukung oleh adanya rasa kekeluargaan yang kuat di tengah 
masyarakat multikultural. Warga yang berasal dari berbagai suku, seperti Jawa, Bugis, 
Melayu, dan Banjar, mampu membangun interaksi sosial yang harmonis meskipun 
memiliki perbedaan bahasa, adat, dan tradisi. Sikap kekeluargaan ini tercermin dalam 
kebiasaan saling berkunjung, membantu tetangga dalam suka maupun duka, serta 
menjalin komunikasi hangat tanpa prasangka. Narasumber dari suku Bugis 
menyatakan bahwa tetangga dari berbagai suku saling peduli, menjenguk yang sakit, 
dan hadir dalam acara duka, sehingga tercipta kedekatan emosional yang memperkuat 
ikatan sosial. Dalam penelitian ini menunjukkan juga bahwa nilai kekeluargaan ini 
menjadi bentuk akomodasi positif, di mana masyarakat menyesuaikan sikap dan 
perilaku untuk membangun hubungan harmonis antar suku. 

Selain rasa kekeluargaan, praktik gotong royong menjadi faktor strategis dalam 
memperkuat komunikasi antarbudaya. Kegiatan seperti kerja bakti, pembangunan 
fasilitas umum, dan membantu hajatan warga menjadi media interaksi sosial yang 
egaliter, memungkinkan warga dari berbagai suku berdiskusi, bertukar pikiran, dan 
mengenal budaya masing-masing. Narasumber dari suku Jawa menyebutkan bahwa 
melalui kerja bakti, warga dari berbagai latar belakang budaya dapat tetap akrab 
karena sering bertemu dan berinteraksi, sehingga mempererat solidaritas. Praktik 
gotong royong ini tidak hanya mengurangi kesenjangan sosial tetapi juga menjadi 
ruang alami untuk membangun pola komunikasi yang inklusif, saling menghargai, dan 
memperkuat integrasi sosial dalam masyarakat multikultural. 

Nilai sopan santun menjadi landasan penting dalam komunikasi antarbudaya, 
terutama antara masyarakat Bugis dan Jawa. Suku Jawa menekankan kesantunan 
dalam bahasa, nada bicara yang pelan, dan menghormati tata krama serta usia, 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

138 

 

sedangkan suku Bugis menonjolkan ketegasan dan keterusterangan sambil tetap 
menjaga etika. Dalam praktiknya, masyarakat menggunakan Bahasa Indonesia sebagai 
bahasa tengah, menghindari perkataan kasar atau sindiran budaya, menghormati tata 
krama, memberi salam dan senyum, serta menghargai sesama. Narasumber dari suku 
Bugis menjelaskan bahwa mereka menyesuaikan nada bicara dan kata-kata saat 
berinteraksi dengan orang Jawa agar tidak menimbulkan kesalahpahaman, sementara 
orang Jawa juga menunjukkan penghargaan dengan mendengarkan dan menghormati 
tradisi Bugis. 

Sikap saling menghargai dan menyesuaikan diri ini mencerminkan proses 
akomodasi timbal balik yang mendorong terciptanya toleransi dan kerukunan di 
masyarakat Nipah Panjang. Praktik konvergensi, yaitu penyesuaian cara berbicara dan 
bersikap sesuai norma budaya lawan bicara, memungkinkan komunikasi berjalan 
efektif dan harmonis. Dengan adanya penghargaan terhadap perbedaan budaya, 
keterlibatan dalam kegiatan adat, dan kesadaran menjaga sopan santun, masyarakat 
multikultural di Nipah Panjang dapat memperkuat solidaritas, meminimalkan potensi 
konflik, dan membangun hubungan sosial yang inklusif, terbuka, dan harmonis antar 
suku. 

 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi antar budaya di Kecamatan 
Nipah Panjang, khususnya antara masyarakat suku Bugis dan suku Jawa, berlangsung 
dalam pola adaptasi yang menekankan keterlibatan aktif kedua belah pihak sehingga 
tercipta pemahaman seimbang dan hubungan sosial yang harmonis, yang terlihat 
dalam berbagai aktivitas seperti gotong royong, acara keagamaan, rapat desa, maupun 
pertemuan informal. Meskipun terdapat hambatan berupa perbedaan bahasa, gaya 
komunikasi, dan potensi stereotip budaya, masyarakat mampu mengatasinya melalui 
sikap terbuka, penghormatan terhadap adat istiadat, dan kemauan untuk beradaptasi. 

Faktor pendukung utama yang memperkuat komunikasi antar budaya adalah 
nilai kekeluargaan, semangat gotong royong, serta sikap saling menghargai, yang 
menjadikan keberagaman budaya sebagai kekuatan untuk membangun solidaritas, 
toleransi, dan integrasi sosial. Berdasarkan temuan ini, masyarakat diharapkan terus 
mempertahankan pola komunikasi dua arah yang adaptif dengan menekankan 
toleransi, sopan santun, dan kerja sama; pemerintah dan tokoh masyarakat perlu 
menyediakan ruang interaksi lintas budaya dan edukasi tentang adat setempat; 
masyarakat pendatang dianjurkan aktif beradaptasi melalui partisipasi dalam kegiatan 
sosial dan budaya; sementara peneliti selanjutnya disarankan memperluas cakupan 
informan dan wilayah penelitian serta mengeksplorasi peran media sosial atau generasi 
muda dalam komunikasi antar budaya untuk memperoleh pemahaman yang lebih 
komprehensif. 



Journal of Communication  
e-ISSN 3109-2217 
Vol. 1 No. 2  (2025), Pages 128 – 139 
 

139 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adhi Kusumstuti. (2019). Metode Penelitian Kualitatif (Vol. 17). Lembaga Pendidikan Sukarno 
Pressindo. 

Afrianto. (2025). Pemahaman dan Ruang Lingkup Budaya dalam Kepemimpinan Pendidikan 
Global Berbasis Nilai Kultural. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(1), 2081–2086. 

Ahadi, M. N. (2021). Hubungan Antara Sensitifitas Antarbudaya, Pengetahuan Antarbudaya, 
Dan Efektivitas Antarbudaya Pada Komunitas Multietnis. Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi, 
5(1), 24. https://doi.org/10.14710/interaksi.5.1.24-32 

Al-Gazali, M. Y. I. (2023). Interaksi Sosial Masyarakat Berbeda Agama Dalam Perspektif 
Komunikasi Antar Budaya Di Kota Tua Ampenan Mataram. Jurnal Ilmiah Global Education, 
4(1), 465–473. https://doi.org/10.55681/jige.v4i1.666 

Edy Sumaryanto, & Malik Ibrahim. (2023). Komunikasi Antar Budaya Dalam Bingkai Teori-
Teori Adaptasi. Nusantara Hasana Journal, 3(2), 42–51. 
https://doi.org/10.59003/nhj.v3i2.895 

Efendi, S., Sunjaya, H., Purwanto, E., & Widiyanarti, T. (2024). Peran Komunikasi Antar Budaya 
dalam Mengatasi Konflik di Lingkungan Multikultural. Indonesian Culture and Religion 
Issues, 1(4), 6. https://doi.org/10.47134/diksima.v1i4.113 

Evi Enitari Napitupulu, R. M. L. L. T. (2022). Efektivitas Komunikasi Verbal Dan Non Verbal 
Dalam Komunikasi Antarbudaya Program Studi Ilmu Komunikasi Universitas Sari Mutara 
Indonesia. Jurnal Teknologi, Kesehatan Dan Ilmu Sosial, 4(2), 328–338. 

Guna, F. C. D., Sari, S., & Indria, I. (2023). Komunikasi Sebagai Sarana Akulturasi Antara Kaum 
Urban Dengan Masyarakat Lokal (Studi Di Kampung Bahari Pulau Baai Bengkulu). Jurnal 
Multidisiplin Dehasen (MUDE), 2(4), 673–688. https://doi.org/10.37676/mude.v2i4.4578 

Krismonika, O., Purbasari, W., Riyandari, L., & Purnomo, J. (2024). Hambatan Komunikasi 
Multikultur Antar Mahasiswa Perantau. Jurnal Pendidikan Tambusai, 8, 40282–40292. 

Nurazizah. (2023). Komunikasi Antarbudaya Perspektif Al- Qur ’ an. 3(2), 137–146. 
Purba, C., & Siahaan, C. (2022). Efektivitas Komunikasi Verbal Dan Non Verbal Dalam 

Komunikasi Antar Budaya. Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya, 9(1), 106–117. 
https://doi.org/10.33541/dia.v9i1.3835 

Saleh, S. (2023). Mengenal Penelitian Kualitatif (Vol. 17). Penerbit Agma. 
Sugiarto (2017). Metode Penelitian Bisnis. Yogyakarta: Andi 
Tony Sugianto. (2023). Keberagaman Budaya Indonesia. TANDA: Jurnal Kajian Budaya, Bahasa 

dan Sastra (e-ISSN: 2797-0477), 3(06), 13–16. https://doi.org/10.69957/tanda.v3i06.1967 
Yani, R. I. (2024). Pola Komunikasi Antar Budaya Etnis Minang Dan Jawa Di Nagari Surian 

Kabupaten Solok. Jurnal Komunikasi, 2(2), 146–158. 
http://jkm.my.id/index.php/komunikasi/article/view/53%0Ahttps://jkm.my.id/index.
php/komunikasi/article/download/53/59 

 


